Jurnal Fides et Ratio
Vol. 10, Nomor 2, Desember 2025

Praktik Etnoreligi Komunitas Adat Sumping Layang Dalam Perspektif Teologi Kontekstual

Victoria Julianti Siska Ubeq
STKPK Bina Insan, Indonesia
Juliantivictoria@gmail.com

Elisabet Buaq,
STKPK Bina Insan, Indonesia

Yanto Sandy Tjang
STAKat Negeri Pontianak, Indonesia

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam praktik etnoreligius komunitas adat Sumping Layang
di Desa Kedang Ipil, Kalimantan Timur, yang mencakup tiga ritual utama, yakni Nutuk Beham (ritual panen),
Muang (ritual kematian), dan Belian Namang (ritual penyucian arwah). Ketiga ritual tersebut tidak hanya
merefleksikan relasi spiritual masyarakat dengan alam dan leluhur, tetapi juga mengungkap dinamika iman lokal
yang terus berkembang. Dengan menggunakan pendekatan teologi kontekstual, penelitian ini menafsirkan
makna simbolik dan spiritual dari praktik-praktik tersebut dalam perspektif iman Katolik. Mengacu pada
kerangka teologi kontekstual yang dikembangkan oleh Stephen B. Bevans serta prinsip inkulturasi sebagaimana
digagas oleh Konsili Vatikan II, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa praktik etnoreligius Sumping Layang
dapat dipahami sebagai semina Verbi (benih Sabda) yang berpotensi untuk disinergikan dengan pesan Injil.
Inkulturasi dalam konteks ini diposisikan sebagai strategi teologis yang signifikan untuk menjembatani iman
Katolik dengan kearifan lokal tanpa meniadakan identitas budaya masyarakat adat. Temuan penelitian ini
menegaskan pentingnya keterlibatan Gereja secara kontekstual melalui dialog dan pendampingan yang bersifat
partisipatif dan membebaskan. Selain itu, hasil penelitian ini juga menyoroti bahwa praktik etnoreligius bukan
sekadar warisan budaya, melainkan juga merupakan medium pewahyuan ilahi serta ekspresi spiritualitas yang
berakar pada konteks lokal.

Kata Kunci: Etnoreligi, Inkulturasi, Komunitas Adat, Teologi Kontekstual, Sumping Layang.

Abstract
This study aims to examine in depth the ethnoreligious practices of the Sumping Layang Indigenous Community
in Kedang Ipil Village, East Kalimantan, which encompass three major rituals: Nutuk Beham (harvest ritual),
Muang (funerary ritual), and Belian Namang (ritual of spirit purification). These rituals not only reflect the
community’s spiritual relationship with nature and their ancestors but also reveal the dynamic and evolving
nature of local faith. Employing a contextual theological approach, this research interprets the symbolic and
spiritual meanings of these practices from a Catholic faith perspective. Drawing upon Stephen B. Bevans’
framework of contextual theology and the principle of inculturation as formulated by the Second Vatican
Council, the findings indicate that the Sumping Layang ethnoreligious practices can be understood as semina
Verbi (seeds of the Word), which can be harmonized with the Gospel message. Within this framework,
inculturation is positioned as a significant theological strategy to bridge Catholic faith and local wisdom without
negating the cultural identity of the indigenous community. The study’s findings emphasize the importance of
the Church’s contextual engagement through dialogical and liberative accompaniment. Moreover, the research
underscores that ethnoreligious practices are not merely cultural heritage but also serve as a medium of divine
revelation and an expression of contextual spirituality..
Keywords: Ethnoreligion, Contextual Theology, Inculturation, Indigenous Community,
Sumping Layang.

Pendahuluan

Desa Kedang Ipil merupakan salah satu permukiman tertua di wilayah Kecamatan Kota Bangun, Kabupaten
Kutai Kartanegara, Provinsi Kalimantan Timur. Keberadaan desa ini telah tercatat jauh sebelum Proklamasi

72


mailto:juliantivictoria@gmail.com

Jurnal Fides et Ratio
Vol. 10, Nomor 2, Desember 2025

Kemerdekaan Indonesia tahun 1945. Berdasarkan tradisi lisan para tetua adat, masyarakat asli Kedang Ipil
diyakini berasal dari bagian selatan Pulau Kalimantan, tepatnya di kawasan Pegunungan Meratus. Mereka
tergolong ke dalam kelompok etnis asli Pulau Borneo yang dikenal sebagai Suku Sumping Layang, yang
merupakan bagian dari komunitas Kutai Adat Lawas (Widjono, 2024). Menurut data Badan Registrasi Wilayah
Adat (2025), kelompok ini berasal dari rumpun Ot Danum dan mengalami proses migrasi akibat tekanan politik
serta wabah penyakit. Migrasi tersebut berakhir dengan menetapnya mereka di wilayah Kedang Ipil pada tahun
1827 di bawah kepemimpinan tokoh adat Leppas atau Jogo Wono. Pola kehidupan masyarakat Kedang Ipil sangat
dipengaruhi oleh sistem ritual, antara lain upacara Nutuk Beham (ritual pra-panen), Muang (ritual kematian), dan
Belian Namang (ritual penyucian arwah), yang kini telah ditetapkan sebagai Warisan Budaya Tak Benda Nasional.
Ritus-ritus tersebut tidak hanya berfungsi religius, tetapi juga sosial dan ekologis, menjadi sarana menjaga
keseimbangan antara manusia, alam, dan dunia roh (Setyawati, 2023; Ariyanti, 2018).

Konsili Vatikan II melalui dokumen Dei Verbum (Paul VI, 1965a) dan Gaudium et Spes (Paul VI, 1965b)
menegaskan bahwa Gereja dipanggil untuk menghargai serta mengapresiasi kekayaan budaya lokal dalam proses
inkulturasi iman. Dalam konteks ini, aspek etnoreligius komunitas adat Sumping Layang menjadi landasan
penting untuk memahami bagaimana praktik keagamaan leluhur dijalankan dan dimaknai kembali dalam bingkai
teologi. Konsili tersebut juga menekankan pentingnya dialog antara iman dan budaya, yang kemudian berkembang
menjadi teologi kontekstual—yakni suatu bentuk teologi yang bersifat terbuka terhadap kebudayaan dan berakar
pada pengalaman hidup umat.

Stephen B. Bevans (2002), dalam bukunya Model-model Teologi Konstekstual, mengidentifikasi enam
pendekatan dalam teologi kontekstual, yaitu: model terjemahan, antropologis, praksis, sintetis, transendental, dan
kontra-budaya. Model antropologis menekankan bahwa kehadiran ilahi dapat ditemukan dalam tradisi lokal
sebelum proses penginjilan berlangsung, sedangkan model praksis berfokus pada keterlibatan religius-etik dan
transformasi sosial melalui tindakan nyata. Sementara itu, Nico Syukur Dister (2011) dalam Pengantar Teologi
menegaskan bahwa refleksi teologis harus berangkat dari realitas konkret umat, mencakup dimensi sosial, budaya,
dan spiritual, agar tetap relevan bagi kehidupan mereka.

Oleh sebab itu, penelitian ini bertujuan untuk menelusuri bagaimana komunitas adat Sumping Layang
memaknai praktik etnoreligius mereka melalui pendekatan teologi kontekstual. Kajian dilakukan dengan
mempertimbangkan dimensi historis dan budaya adat, merujuk pada ajaran Konsili Vatikan II, serta menggunakan
kerangka model Bevans dan gagasan Dister untuk mengembangkan teologi yang partisipatif dan kontekstual.
Diharapkan hasil penelitian ini dapat melahirkan pemahaman teologi yang berakar pada budaya Sumping Layang
tanpa menghilangkan nilai-nilai iman universal yang menjadi dasar kekristenan.

Kajian Teori

Konsep etnoreligi mengacu pada bentuk keberagamaan yang menyatu dengan identitas etnis serta kebudayaan
suatu kelompok masyarakat. [a mencerminkan keterpaduan antara unsur genealogis, bahasa, sejarah, dan tradisi
dengan sistem kepercayaan yang hidup dalam praktik sosial sehari-hari. Dalam perspektif antropologis, etnoreligi
menunjukkan relasi manusia dengan dimensi spiritual melalui simbol-simbol budaya dan ritus komunal yang
diwariskan leluhur. Agama dalam konteks ini tidak berdiri terpisah dari budaya, tetapi tumbuh organik darinya,
menjadikan setiap praktik adat—tarian, musik ritual, busana upacara, hingga konsumsi pangan—sebagai ekspresi
iman sekaligus perekat solidaritas sosial (Hartatik, 2017).

Kesadaran akan keterkaitan iman dan kebudayaan ini menjadi landasan bagi teologi kontekstual. Menurut
Bevans (2002), teologi harus berakar pada Kitab Suci, tradisi, dan pengalaman konkret umat manusia. Ia tidak
berhenti pada tataran dogmatis, melainkan berupaya menafsirkan iman dalam konteks historis, sosial, dan kultural
tertentu. Lebih lanjut, Dister (2011) menegaskan bahwa teologi kontekstual mesti peka terhadap “tanda-tanda
zaman,” termasuk realitas masyarakat adat, krisis ekologis, serta pencarian identitas budaya. Dengan demikian,
teologi berfungsi sebagai refleksi iman yang menerjemahkan nilai-nilai Injil melalui simbol dan bahasa lokal.
Bevans (2002) mengembangkan beberapa model pendekatan teologi kontekstual—terjemahan, antropologis,
praksis, sintetis, transendental, dan budaya tandingan—yang seluruhnya menekankan dialog aktif antara wahyu
ilahi dan konteks manusiawi.

Semangat ini sejalan dengan arah pembaruan Konsili Vatikan II yang menegaskan pentingnya dialog antara

73



Jurnal Fides et Ratio
Vol. 10, Nomor 2, Desember 2025

iman dan budaya. Dokumen Gaudium et Spes (Paul VI, 1965b) dan Ad Gentes (Konsili Vatikan II, 1992)
menempatkan kebudayaan sebagai sarana ekspresi martabat manusia dan mengajak Gereja menghormati nilai-
nilai luhur lokal sebagai “benih-benih Sabda” (semina Verbi) yang telah bekerja di setiap bangsa. Pewartaan Injil
karenanya tidak dimaksudkan untuk menggantikan kebijaksanaan lokal, tetapi untuk menyempurnakannya dalam
terang Kristus. Prinsip ini melahirkan paradigma teologi inkulturasi, di mana Gereja menjadi pendengar yang peka
terhadap karya Roh Kudus dalam sejarah dan budaya manusia.

Dalam konteks masyarakat adat Sumping Layang di Desa Kedang Ipil, tradisi dan spiritualitas lokal menjadi
cerminan nyata etnoreligi yang hidup. Ritual seperti Nutuk Beham (upacara panen), Muang (ritual kematian), dan
Belian Namang (pemulihan keseimbangan spiritual) bukan sekadar ritus religius, tetapi juga sarana menjaga
harmoni antara manusia, alam, dan roh leluhur. Struktur sosial yang dipimpin oleh tokoh adat seperti Puan dan
Namang memperlihatkan keterpaduan antara kepemimpinan spiritual dan sosial. Nilai gotong royong,
penghormatan terhadap leluhur, serta keselarasan dengan alam menjadi dasar spiritualitas komunal masyarakat
Sumping Layang, yang diwariskan turun-temurun melalui pendidikan adat (Kasdie et al., 1999).

Hubungan antara agama formal dan kepercayaan lokal di Indonesia menunjukkan dinamika dialogis yang
kompleks. Agama-agama institusional sering membawa struktur teologis yang mapan, sementara sistem
kepercayaan lokal mempertahankan akar tradisinya yang hidup dalam keseharian. Ketegangan yang muncul antara
keduanya justru membuka ruang bagi harmonisasi iman dan budaya. Komunitas Sumping Layang menjadi contoh
konkret religiositas ganda yang tidak kontradiktif, di mana unsur ajaran Katolik hidup berdampingan dengan ritus
leluhur. Pengakuan negara terhadap kepercayaan lokal melalui Putusan MK No. 97/PUU-XIV/2016 memperkuat
legitimasi ekspresi religius semacam ini sebagai wujud hak spiritual warga negara. Dengan demikian, integrasi
antara etnoreligi, teologi kontekstual, dan prinsip inkulturasi Gereja menunjukkan bahwa iman tidak dapat
dilepaskan dari budaya tempatnya tumbuh. Dalam kerangka teologi global pasca-Konsili Vatikan II, pengalaman
spiritual masyarakat seperti Sumping Layang merupakan bentuk konkret perjumpaan antara Injil dan
kebijaksanaan lokal—suatu ruang di mana rahmat Allah bekerja melalui simbol, ritus, dan nilai-nilai budaya yang
meneguhkan kehidupan (Abdillah & Izah, 2022).

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus, yang bertujuan memahami makna dan
dinamika praktik etnoreligius dalam kehidupan komunitas adat Sumping Layang di Desa Kedang Ipil. Pendekatan ini
dipilih karena mampu menggali secara mendalam pengalaman, simbol, serta nilai-nilai spiritual yang dihayati
masyarakat dalam konteks budaya lokal. Fokus utama penelitian bukanlah menghasilkan generalisasi empiris,
melainkan memperoleh pemahaman yang kontekstual dan holistik mengenai manifestasi etnoreligi sebagai bentuk
interaksi antara iman dan kebudayaan.

Kegiatan penelitian dilaksanakan pada bulan Juni 2025 di Desa Kedang Ipil, Kecamatan Kota Bangun Darat,
Kabupaten Kutai Kartanegara, Provinsi Kalimantan Timur. Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara mendalam
dengan beberapa informan kunci, antara lain Kepala Adat, Ketua Dewan Stasi, serta anggota komunitas adat yang
terlibat langsung dalam pelaksanaan ritual. Selain wawancara, peneliti juga melakukan observasi partisipatif terhadap
kegiatan adat untuk memahami konteks sosial dan simbolik dari praktik keagamaan tersebut. Data yang diperoleh
dianalisis menggunakan metode analisis tematik, dengan cara mengidentifikasi, mengelompokkan, dan menafsirkan
tema-tema utama yang muncul dari narasi dan pengalaman para informan. Analisis ini kemudian dihubungkan dengan
kerangka teologi kontekstual Gereja Katolik, untuk memahami bagaimana nilai-nilai iman diwujudkan dalam praktik
budaya komunitas Sumping Layang.

Untuk menjaga validitas dan reliabilitas data, penelitian ini menerapkan triangulasi sumber, yaitu dengan
membandingkan informasi dari berbagai narasumber dan jenis data (wawancara, observasi, serta dokumen lokal).
Pendekatan ini dimaksudkan untuk meningkatkan akurasi temuan dan memperkuat kedalaman interpretasi terhadap
relasi antara iman Katolik dan budaya adat dalam komunitas yang diteliti.

Hasil Dan Pembahasan

Penelitian ini menyoroti praktik etnoreligius komunitas adat Kutai Adat Lawas Sumping Layang di Desa
Kedang Ipil, Kecamatan Kota Bangun Darat, Kabupaten Kutai Kartanegara, sebagai bentuk ekspresi iman dan
spiritualitas lokal yang tetap bertahan di tengah arus modernisasi serta penetrasi industri ekstraktif. Melalui

74



Jurnal Fides et Ratio
Vol. 10, Nomor 2, Desember 2025

pendekatan teologi kontekstual, penelitian ini menafsirkan hubungan antara iman Kristen, tradisi adat, dan relasi
spiritual masyarakat terhadap alam serta leluhur mereka. Komunitas Sumping Layang menjalankan beragam ritual
seperti Nutuk Beham, Muang, dan Belian Namang, yang mencerminkan spiritualitas yang berakar pada
penghormatan terhadap alam dan dunia roh.

Dalam wawancara lapangan (4 Juli 2025), Kepala Adat menuturkan: “Ritual Nutuk Beham itu bentuk syukur
kami kepada Tuhan dan leluhur atas hasil panen. Kami semua kumpul, menumbuk ketan, makan bersama. Itu
bukan cuma adat, tapi juga ibadah bagi kami.” Ritual Nutuk Beham berfungsi sebagai perayaan syukur atas panen
padi, di mana masyarakat berkumpul untuk menumbuk ketan dan mengadakan perjamuan bersama. Dalam
kerangka teologi kontekstual, praktik ini dapat dipahami sebagai bentuk liturgi budaya—suatu ekspresi iman yang
memadukan dimensi sosial, ekologis, dan spiritual. Pendekatan ini membantu menegaskan bahwa iman tidak
berdiri di luar kebudayaan, melainkan menemukan bentuk inkarnasinya di dalam kebudayaan lokal.

Dalam wawancara berikutnya, Ketua Dewan Stasi (5 Juli 2025) menyampaikan: “Kami tidak pernah merasa
bahwa adat itu bertentangan dengan Gereja. Justru banyak nilai adat kami yang mirip dengan ajaran Yesus: hidup
rukun, bersyukur, dan hormat terhadap ciptaan Tuhan.” Pernyataan tersebut memperlihatkan adanya sinergi antara
simbol adat dan nilai-nilai Injili. Dalam masyarakat Sumping Layang, prinsip-prinsip Kristiani seperti rasa syukur,
solidaritas sosial, dan penghormatan terhadap kehidupan diwujudkan dalam simbol-simbol budaya. Tanah, hutan,
hewan, dan tumbuhan dipandang sebagai bagian dari komunitas spiritual, “saudara seiman” dalam kosmos
spiritual. Dengan demikian, praktik etnoreligi di Kedang Ipil dapat dimaknai sebagai teologi tubuh komunal—
yakni kesatuan antara manusia, alam, dan dunia spiritual yang hidup dalam relasi perjanjian. Struktur ruang adat
seperti himbe (hutan keramat), rapak, dan humma (lahan pertanian) mencerminkan sistem nilai ekologis yang
dihayati sebagai wujud iman terhadap keharmonisan ciptaan.

Wawancara terhadap seorang warga laki-laki (6 Juli 2025) mengungkapkan pandangan ekologis komunitas:
“Kami diajarkan dari kecil bahwa hutan itu bukan untuk dirusak. Hutan itu tempat roh leluhur dan juga tempat
Tuhan beri hidup. Kalau kita jaga hutan, berarti kita juga hormat sama Tuhan.” Pandangan tersebut, jika dibaca
dalam terang ensiklik Laudato Si’, menunjukkan bentuk konkret spiritualitas ekologis, di mana tindakan merawat
bumi menjadi perwujudan iman Katolik yang kontekstual dan inkarnatif. Selain itu, penelitian ini juga
menemukan bahwa perempuan memiliki peran penting dalam transmisi iman dan nilai budaya. Saat wawancara,
seorang ibu warga setempat (6 Juli 2025) menuturkan: “Kami para ibu biasanya yang siapkan upacara Nutuk
Beham: dari menumbuk ketan sampai jaga anak-anak. Kami ajarkan anak-anak hormat pada adat dan alam. Kalau
kami diam saja, nanti hilang semua.” Pernyataan ini menunjukkan bahwa perempuan bukan hanya pelaku
domestik, tetapi juga agen pewarisan spiritualitas dan pelindung tradisi komunitas. Melalui peran mereka, nilai-
nilai iman dan budaya diwariskan kepada generasi berikut secara organik.

Secara keseluruhan, temuan penelitian ini memperlihatkan bahwa praktik etnoreligi masyarakat Sumping
Layang tidak perlu dihapus atau ditinggalkan dalam menghadapi modernitas maupun ajaran agama formal.
Sebaliknya, praktik-praktik tersebut dapat menjadi jembatan teologis dan pastoral untuk membangun dialog iman
yang hidup antara Gereja dan komunitas adat. Gereja Katolik dan umat Kristiani di wilayah ini dipanggil untuk
mendukung perjuangan spiritual masyarakat adat dengan menghargai kekayaan teologis ritus dan tradisi lokal
serta membangun misi pastoral yang memberdayakan. Dengan demikian, praktik etnoreligi komunitas Sumping
Layang—dibaca melalui lensa teologi kontekstual—merupakan ekspresi iman yang hidup dan organis, di mana
kehadiran ilahi dihayati secara nyata dalam sejarah, budaya, dan perjuangan umat-Nya.

Hubungan Konsep Etnoreligi Sumping Layang dengan Teologi Kontekstual

Penelitian ini mengkaji dimensi religiusitas komunitas adat Sumping Layang di Desa Kedang Ipil, yang
merepresentasikan bentuk integrasi antara ekspresi spiritual, praktik tradisional, identitas kultural, serta hubungan
ekologis masyarakat setempat. Konsep etnoreligi dalam komunitas ini berakar pada nilai-nilai adat, termasuk
penghormatan terhadap roh leluhur (puan dan namang) serta hubungan sakral dengan alam, seperti himbe,
lemboan, dan hutan keramat. Ritus kolektif seperti Nutuk Beham, Muang, dan Belian Namang tidak hanya
berfungsi sebagai praktik budaya, tetapi juga sebagai sarana merayakan iman dan memohon berkah bagi
komunitas secara komunal. Dalam kerangka teologi kontekstual Gereja Katolik, sebagaimana ditekankan dalam
dokumen Ecclesia in Asia (John Paul I, 1999) dan Evangelii Nuntiandi (Paul VI, 1975), penting untuk memahami
ekspresi iman dalam konteks budaya lokal. Praktik etnoreligi Sumping Layang sebaiknya dipandang sebagai

75



Jurnal Fides et Ratio
Vol. 10, Nomor 2, Desember 2025

manifestasi iman yang relevan, di mana Gereja dipanggil untuk membangun dialog antara ajaran Kristiani dan
praktik religius lokal, meneladani pendekatan inkarnatif Yesus yang menghargai pengalaman dan budaya
masyarakat. Teologi kontekstual juga menegaskan bahwa iman Kristen harus menjadi jalan pembebasan, bukan
sekadar kepatuhan ritual, tetapi wujud kehadiran Allah dalam perjuangan manusia menghadapi ketidakadilan
(Francis, 2013).

Di Sumping Layang, dimensi pembebasan ini terwujud dalam perjuangan masyarakat mempertahankan tanah
adat dari ekspansi perkebunan sawit dan tambang batubara, yang mengancam keseimbangan ekologis sekaligus
struktur spiritual komunitas. Dalam konteks ini, etnoreligi berfungsi sebagai kekuatan profetik, memperjuangkan
keadilan, hak atas tanah, dan martabat budaya, sekaligus mempertahankan warisan leluhur sebagai “tanah suci.”
Praktik adat dan ritus kolektif menjadi sarana memperkuat kesadaran kolektif dan keberanian komunitas dalam
menghadapi tekanan eksternal, sambil tetap mengekspresikan iman kepada Allah. Gereja Katolik dipanggil untuk
mendampingi komunitas adat dengan pendekatan pastoral yang inklusif, partisipatif, dan sinodal, bukan melalui
penghakiman atau asimilasi budaya. Pendampingan semacam ini menempatkan Gereja sebagai mitra yang
menghargai pengalaman iman lokal, membuka ruang dialog antara Injil dan spiritualitas adat. Pembacaan teologis
terhadap praktik etnoreligi Sumping Layang menunjukkan bahwa spiritualitas adat tidak bertentangan dengan
iman Katolik, melainkan menjadi lahan subur untuk inkulturasi iman, di mana nilai-nilai Injili dapat hidup dan
berkembang dalam konteks budaya dan sejarah komunitas (United States Conference of Catholic Bishops, 2024).

Dengan demikian, praktik etnoreligi Sumping Layang bukan sekadar tradisi, tetapi juga ruang pewahyuan ilahi
di mana manusia dapat berjumpa dengan Allah melalui sejarah, tanah, dan komunitas mereka. Pendekatan ini
menegaskan bahwa iman Katolik yang kontekstual tidak hanya berbicara tentang doktrin, tetapi juga hadir dalam
perjuangan nyata komunitas, menjaga martabat, budaya, dan ciptaan sebagai bagian dari persekutuan dengan
Allah.

Refleksi Iman dari Komunitas Adat Sumping Layang

Komunitas adat Sumping Layang memperlihatkan bahwa iman dapat dihayati secara otentik dalam konteks
budaya lokal yang khas. Kehidupan religius mereka terwujud melalui cerita leluhur, ritus adat, simbol-simbol
alam, serta struktur sosial yang mengatur interaksi dan solidaritas komunal. Dari perspektif teologi kontekstual
menurut Dister (2011), praktik-praktik ini bukanlah bentuk kepercayaan “primitif” atau terbelakang, melainkan
merupakan pengalaman iman yang kaya, bermakna, dan layak dihormati.

Hubungan komunitas dengan alam—misalnya penghormatan terhadap hutan keramat, sungai, dan tempat
sakral—menunjukkan nilai spiritual yang sejalan dengan ajaran Kristiani tentang ciptaan. Oleh karena itu, tugas
Gereja dan teologi bukanlah menghapus atau menggantikan praktik lokal, tetapi mencari kehadiran Allah dalam
pengalaman budaya mereka, melalui pendekatan pastoral yang mendengarkan, membangun relasi, dan
mengangkat nilai-nilai luhur yang sudah ada. Dalam konteks ini, inkulturasi iman dan teologi kontekstual bersatu
dalam pewartaan Injil yang membebaskan, menghormati martabat manusia, dan merayakan keberagaman ekspresi
iman. Praktik etnoreligi komunitas Sumping Layang menjadi sarana konkret di mana Allah hadir dalam sejarah,
budaya, dan kehidupan sehari-hari umat, menunjukkan bahwa pewartaan Injil dapat berjalan seiring dengan
penghargaan terhadap identitas budaya lokal.

Aplikasi Teologi Kontekstual dalam Komunitas Adat Sumping Layang

Prinsip-prinsip yang digariskan oleh Konsili Vatikan II menjadi landasan penting bagi penerapan teologi
kontekstual, khususnya dalam masyarakat adat seperti Sumping Layang, yang memiliki sistem nilai, simbol
budaya, dan struktur sosial yang kuat. Inkulturasi mendorong Gereja untuk menghadirkan Injil sebagai bagian
integral dari kehidupan masyarakat, bukan sebagai unsur eksternal yang terasa asing atau terpisah dari budaya
lokal. Pendekatan pastoral yang kontekstual dan inklusif memungkinkan umat mengalami iman Kristiani sebagai
bagian yang menyatu dengan identitas etnis mereka. Misalnya, penggunaan bahasa lokal dalam liturgi,
penyesuaian ritus dengan struktur adat, dan integrasi simbol budaya dalam perayaan keagamaan mencerminkan
praktik inkulturasi yang autentik. Pendekatan ini sejalan dengan semangat Konsili Vatikan II (1992) lewat
dokumen Ad Gentes yang menekankan bahwa Gereja harus “berakar dalam budaya bangsa tempat Gereja hadir”.

Dengan demikian, Gereja dapat mengalami kedalaman Injil secara hidup dan relevan, di mana Kabar Gembira
menjadi bagian nyata dari kehidupan sehari-hari masyarakat Sumping Layang, sekaligus menghormati dan
memperkaya warisan budaya mereka. Pendekatan ini tidak hanya memperkuat iman, tetapi juga membangun

76



Jurnal Fides et Ratio
Vol. 10, Nomor 2, Desember 2025

dialog yang harmonis antara nilai-nilai Kristiani dan tradisi lokal, sehingga iman Kristiani tidak menghapus,
melainkan meneguhkan identitas budaya komunitas.

Tradisi Adat dan Spiritualitas Lokal Komunitas Adat Sumping Layang

Nutuk Beham merupakan ritual panen padi ketan yang dilakukan secara komunal di Balai Adat, dengan iringan
nyanyian, mantra, dan bunyi alu-lesung, yang menciptakan suasana sakral. Padi ketan putih dan merah
melambangkan berkat, kesatuan komunitas, dan keberlangsungan hidup dari tanah subur. Secara spiritual, ritual
ini merupakan ungkapan syukur kepada Yang Ilahi dan berfungsi sebagai media memori kolektif serta
pemeliharaan identitas budaya, sehingga dapat disebut sebagai "liturgi rakyat" yang merayakan hubungan sakral
antara manusia, alam, dan leluhur (Setyawati, 2023). Dalam perspektif teologi kontekstual Katolik, Nutuk Beham
dipahami sebagai bentuk pra-evangelisasi, mencerminkan iman asli masyarakat yang menunjukkan kebaikan
ilahi. Ritual ini menegaskan sensus fidei, yakni kesadaran kolektif umat bahwa Allah hadir dalam sejarah dan
budaya lokal. Melalui semangat inkulturasi, Gereja Katolik dapat menghargai ritual ini sebagai spiritualitas agraris
yang relevan dan perlu dibimbing dalam terang Injil.

Muang adalah ritus pemakaman yang melibatkan arak-arakan dan upacara pengantaran roh ke alam baka,
dengan penggunaan simbol-simbol adat seperti pakaian khusus, alat musik, dan sesajen sebagai bentuk
penghormatan. Tujuan utama Muang adalah mengantarkan roh dengan damai serta menjaga keharmonisan antara
yang hidup dan yang telah meninggal. Ritus ini menegaskan bahwa kehidupan bersifat kontinu, dan dunia fisik
serta spiritual saling terkait (Widjono, 2024. Dalam konteks teologi kontekstual Katolik, Muang paralel dengan
ajaran tentang Komuni Para Kudus, yang menegaskan hubungan antara orang hidup dan yang telah meninggal
dalam Kristus. Ritual ini menyediakan ruang bagi integrasi pemahaman Katolik tentang akhir hidup, keselamatan,
dan doa bagi arwah. Dengan pendekatan evangelisasi dialogis, Gereja dapat menghargai ritus lokal ini tanpa
menghapusnya, melainkan mengajak masyarakat untuk berdialog dalam terang iman akan kebangkitan Kristus.

Belian Namang adalah ritual penyucian arwah di mana manusia menempuh perjalanan simbolik ke alam roh
untuk menyeimbangkan kosmos dan menyucikan jiwa orang yang meninggal. Ritual ini menekankan hubungan
dua arah antara dunia manusia dan roh, menjaga keseimbangan spiritual, serta menyembuhkan luka batin keluarga
yang ditinggalkan (Ariyanti, 2018). Dalam perspektif Katolik, Belian Namang membuka ruang untuk memahami
doa untuk arwah, purgatorium, dan penyembuhan batin. Praktik ini dapat menjadi jembatan dialog budaya tentang
kematian, harapan hidup kekal, dan pentingnya mendoakan arwah, sesuai dengan dokumen Amoris Laetitia
(Francis, 2016) dan Gaudium et Spes (Francis, 2013).

Dengan demikian, praktik etnoreligi seperti Nutuk Beham, Muang, dan Belian Namang adalah ekspresi iman
yang berakar pada budaya lokal dan memiliki nilai spiritual yang mendalam. Dalam teologi kontekstual Gereja
Katolik, praktik-praktik ini tidak ditolak, tetapi dipahami sebagai "seeds of the Word" (benih Sabda) yang, jika
dibimbing oleh Injil, akan memperkaya kehidupan iman dan memperkuat inkulturasi di Kalimantan. Gereja
dipanggil untuk membaptis dan mengembangkan budaya lokal dalam Kristus, bukan menghapus atau
meniadakannya, sehingga iman dan budaya lokal dapat bersinergi secara harmonis.

Hubungan Antara Agama Formal dan Kepercayaan Lokal

Sinkretisme kerap dipersepsikan negatif sebagai pencampuran ajaran yang merusak kemurnian iman. Namun,
dari perspektif antropologi dan teologi kontemporer, sinkretisme justru dapat dipahami sebagai interaksi kompleks
antara dua sistem kepercayaan yang menghasilkan bentuk baru spiritualitas. Di banyak komunitas adat,
sinkretisme mengekspresikan iman melalui simbol dan bahasa yang dekat dengan budaya mereka. Dalam teologi
Katolik modern, terutama pasca-Konsili Vatikan II, inkulturasi didorong sebagai cara untuk mengintegrasikan
unsur iman Kristiani dengan simbol-simbol lokal, sehingga Injil hadir dalam konteks budaya tertentu tanpa
menghapus identitas komunitas (Mary, 2011). Dalam konteks Sumping Layang, praktik adat seperti
penghormatan terhadap leluhur dan ritus penyucian arwah sebaiknya dilihat sebagai ruang teologis yang dapat
diinkorporasikan dalam kehidupan iman Katolik.

Komunitas Sumping Layang menghadapi tekanan dari modernisasi dan agama formal yang kurang sensitif
terhadap budaya lokal, yang berpotensi mengikis praktik tradisional dan menyingkirkan ekspresi religius adat.
Meskipun demikian, komunitas ini tetap mempertahankan identitas spiritualnya dengan mengadaptasi ritus adat
ke dalam kegiatan gerejawi dan menjadikan tokoh adat sebagai pemimpin spiritual (Widjono, 2024). Hal ini

77



Jurnal Fides et Ratio
Vol. 10, Nomor 2, Desember 2025

menunjukkan bahwa identitas religius komunitas adat bersifat fleksibel dan dinamis, berakar pada nilai-nilai
budaya yang telah diwariskan secara turun-temurun. Hubungan antara agama formal dan kepercayaan lokal bukan
sekadar konflik, tetapi juga merupakan ruang dialog dan kreativitas spiritual. Komunitas adat Sumping Layang
membuktikan bahwa iman dapat berkembang secara autentik ketika akarnya menembus budaya lokal. Oleh karena
itu, pendekatan pastoral dan teologis harus menghargai dan belajar dari kearifan lokal, bukan hanya membawa
ajaran dari luar, sehingga tercipta sinergi antara iman Katolik dan spiritualitas adat.

Kesimpulan Dan Saran

Praktik etnoreligi komunitas adat Sumping Layang di Desa Kedang Ipil mencerminkan iman dan spiritualitas
lokal yang hidup, mengekspresikan hubungan harmonis antara manusia, alam, dan leluhur melalui ritual seperti
Nutuk Beham, Muang, dan Belian Namang. Ritual ini tidak sekadar tradisi budaya, tetapi juga sarana spiritual
yang dalam bagi iman Katolik ketika dianalisis melalui teologi kontekstual Stephen B. Bevans dan semangat
inkulturasi Konsili Vatikan II, sebagai benih Sabda yang dapat diperkaya Injil tanpa menghilangkan identitas
budaya.

Di tengah modernisasi dan ekspansi industri, komunitas Sumping Layang mempertahankan warisan
spiritualnya sebagai bentuk pembelaan terhadap keutuhan ciptaan dan identitas iman. Gereja dipanggil hadir
secara sinodal, menghargai praktik adat sebagai ungkapan iman, mengembangkan pendidikan iman berbasis
budaya dan kesadaran ekologis bagi generasi muda, serta mendampingi masyarakat adat secara profetik untuk
membela hak dan menjaga ciptaan. Dengan pendekatan inklusif dan partisipatif, iman Kristiani tidak hanya
diajarkan dari luar, tetapi juga menguatkan, membebaskan, dan menghormati spiritualitas lokal.

Daftar Pustaka

Abdillah, A. N., & Izah, S. A. (2022). Dinamika hubungan antara agama lokal, agama resmi, dan negara.
Mukaddimah: Jurnal Studi Islam, 7(1), 132—-150. https://doi.org/10.14421/mjsi.71.2966

Ariyanti, D. (2018). Fungsi Tari Belian Namang pada masyarakat Kedang Ipil di Kabupaten Kutai Kartanegara
Kalimantan Timur. JOGED, 12(2), 797-809.

https://doi.org/10.24821/joged.v9i2.2546

Badan Registrasi Wilayah Adat. (2025). Badan Registrasi Wilayah Adat.
https://brwa.or.id/wa/view/WmZnRXljazJtbmc

Bevans, S. B. (2002). Model-model teologi kontekstual (Y. M. Florisan, Penerj.). Maumere: Penerbit Ledalero.
Dister, N. S. (2011). Pengantar teologi. Yogyakarta: PT Kanisius.

Francis. (2013). Evangelii gaudium. Vatican: Libreria Editrice Vaticana.

Francis, P. (2016). Amoris laetitia. Vatican: Libreria Editrice Vaticana.

Hartatik. (2017). Jejak budaya Dayak Meratus dalam perspektif etnoreligi. Yogyakarta: Penerbit Ombak.

John Paul I1. (1999). Ecclesia in Asia. Vatican: Libreria Editrice Vaticana.

Kasdie, M., Warsono, T. S., Sumampau, G., & Partha, N. (1999). Perubahan nilai upacara tradisional pada
masyarakat suku Kutai di Desa Kedang Ipil. Departemen Pendidikan dan Kebudayaan Kantor Wilayah Provinsi
Kalimantan Timur.

Konsili Vatikan II. (1992). Dekrit tentang karya misioner Gereja Ad Gentes. Dalam R. Hardawiryana (Pener;.),
Dokumen Konsili Vatikan II. Jakarta: Departemen Dokumentasi dan Penerangan KWI.

Mary, B. D. (2011). Inculturation or syncretism: New wine in new wineskin. Studia Philosophica et Theologica,
11(2), 171-186. https://doi.org/10.35312/spet.v11i2.69

Paul VI. (1965a). Dei verbum. Vatican: Libreria Editrice Vaticana.

Paul VI. (1965b). Gaudium et spes. Vatican: Libreria Editrice Vaticana.

Paul VI. (1975). Evangelii nuntiandi. Vatican: Libreria Editrice Vaticana.

Setyawati, M. (2023). Analisis tuturan mantra upacara Nutuk Beham masyarakat suku Kutai Adat Lawas Desa
Kedang Ipil Kecamatan Kota Bangun Kabupaten Kutai Kartanegara Provinsi Kalimantan Timur. Adjektiva:
Educational Languages and Literature Studies, 6(1), 25-33.

https://doi.org/10.30872/adjektiva.v6il.2112

United States Conference of Catholic Bishops. (2024). Keeping Christ’s sacred promise: A pastoral framework

78



Jurnal Fides et Ratio
Vol. 10, Nomor 2, Desember 2025

for Indigenous ministry. Washington, DC: United States Conference of Catholic Bishops.
Widjono, H. R. (2024). Melawan dari kampung halaman: Mempertahankan warisan peradaban Kutai Adat Lawas.
Samarinda: Komunitas Kutai Adat Lawas Sumping Layang Solidaritas Kedang Ipil.

79



